
 

Hildegarda de Bingen

Autor: 
Data de publicació: 20-07-2014

Santa Hildegarda von Bingen (Alemanya, 1098-1179), va néixer el 16 de septembre de 1098, abadessa
benedictina, científica, escriptora, il·luminadora, mística i compositora, és la primera persona al món
de qui es conserva música escrita. L'any 2012 va ser nomenada santa i, per la vigència del seu
pensament, doctora de l'Església pel papa Ratzinger.[1][2]

Predicava en públic per les places utilitzant música i text. Per a ella "igual que la paraula designa el
cos, la simfonia designa l'esperit". El seu repertori musical és un dels més extensos de tots els
autors medievals. Va escriure representacions sacres, misses, himnes i responsos, a més de
nombrosos textos explicatius dels evangelis. Va tenir correspondència amb papes i emperadors, i
esdevingué una figura diplomàtica.[3]

Doctora de l'Església 
Santa Hildegarda de Bingen 

Miniatura del Liber Scivias amb Hildegarda dictant a un escriba  

Nom original
(de) Hildegard von Bingen 

Biografia

Naixement
Hildegard de Bingen
1098 (Gregorià) 
Bermersheim (en)  

Mort
17 setembre 1179  (80/81 anys)
Bingen am Rhein 

Lloc d'enterrament
Església de Hildegard, a Einbingen, prop de Rüdesheim am Rhein (Hesse)

Institut Nova Història - www.inh.cat/articles/Hildegarda-de-Bingen
Pàgina 1 de 8



 
 Abadessa 

1136 – 1179         

Dades personals

Religió
Catolicisme 

Formació
Disibodenberg  

Conegut per
Escriptora, miniaturista i autora de música

Activitat

Ocupació
Naturalista, escriptora, compositora, filòsofa, il·luminadora, metgessa, religiosa, poeta, teòloga i abadessa 

Estil
Medieval

Professors
Jutta von Sponheim 

Orde religiós
Monges benedictines

Abadessa, Sibil·la del Rin, Doctora de l'Església (2012)

Celebració
Església Catòlica Romana, anglicanisme (com a santa)

Beatificació
Antiga, el procés de canonització no ha continuat

Canonització

Institut Nova Història - www.inh.cat/articles/Hildegarda-de-Bingen
Pàgina 2 de 8



 
10 de maig de 2012 (canonització equipolent) , Roma nomenat per Benet XVI

Pelegrinatge
Abadia d'Eibingen

Festivitat
17 de setembre

Iconografia
Com a monja, escrivint, o amb l'Esperit Sant inspirant-la

Patrona de
Dels esperantistes

Obra

Obres destacables

(1151) Ordo Virtutum (en) 
(1152) Scivias (en)  

Trajectòria

1112 Es fa monja als quinze anys
1136 Abadessa del monestir de Disibodenberg
1147 Funda un convent prop de Bingen
1150-1160 Recopila poemes lírics i música en la Symphonia armonie celestium
1151 Escriu l'obra moral Ondo virtutum

      

Institut Nova Història - www.inh.cat/articles/Hildegarda-de-Bingen
Pàgina 3 de 8



 
L'Univers, il·luminació d'Hildegarda de Bingen

Santa Hildegarda von Bingen (Alemanya, 1098-1179), va néixer el 16 de septembre de 1098, abadessa benedictina,
científica, escriptora, il·luminadora, mística i compositora, és la primera persona al món de qui es conserva música
escrita. L'any 2012 va ser nomenada santa i, per la vigència del seu pensament, doctora de l'Església pel papa
Ratzinger.[1][2]

Predicava en públic per les places utilitzant música i text. Per a ella "igual que la paraula designa el cos, la simfonia
designa l'esperit". El seu repertori musical és un dels més extensos de tots els autors medievals. Va escriure
representacions sacres, misses, himnes i responsos, a més de nombrosos textos explicatius dels evangelis. Va tenir
correspondència amb papes i emperadors, i esdevingué una figura diplomàtica.[3]

Avui és considerada protofeminista per la seva visió i actitud pràctica del paper de la dona en la societat. També, per
haver inventat la lingua ignota, una de les primeres llengües artificials, és la patrona dels que promouen l'esperanto.
L'any 2009 es va estrenar la pel·lícula Vision - Aus dem Leben der Hildegard von Bingen, dirigida per Margarethe von
Trotta, que narra part de la seva vida.[4]

Contingut

Context
Les dones participaven activament en la vida econòmica, cultural i social en l'època medieval. Al segle xii hi havia una
gran efervescència cultural. El coneixement era global,  encara no existia l'especialització. Els monestirs femenins
encara no  eren com van ser del segle xv fins al Concili Vaticà II, no hi havia clausura i eren centres oberts  de cultura i
investigació on les monges podien estudiar, investigar i  exercir una missió de portes enfora. En canvi, era inusual que
una monja  sortís a predicar.[5]

Hildegarda de Bingen va viure en una època de floriment de la literatura religiosa escrita per dones, referit per alguns
com "el moment de les mares de  l'Església". Des d'un punt de vista literari van destacar Hildegarda i Hadewijch, i altres
ho van fer pel valor científic, històric, etc., de la seva obra. Al llarg dels segles XII i XIV van proliferar moltes autores
interessants per diversos motius, com per exemple Christine de Pisan, Elisabet de Schönau, Clara d'Assís, Matilde de
Hackeborn, Gertrudis la Gran, Matilde de Magdeburg, Margarida Porete (cremada a la foguera per les seves obres),
Beatriu de Natzaret, Caterina de Siena, Brígida de Suècia o Juliana de Norwich.[6]

Hi devia haver compositores brillants però pel fet de ser dones  no formaven part del cànon, i foren oblidades i la seva
obra perduda. La  musicologia ha ignorat figures femenines de rellevància artística i ha amagat les homosexualitats. 
Hildegarda, per exemple, és una de les artistes més prolífiques en la  música medieval però no ha estat considerada
interessant fins després  dels anys seixanta del segle XX, a partir del moment en què els  estudiosos de literatura
hagueren demostrat la seva excel·lència en poesia.  Les nombroses intèrprets tampoc no s'estudien a causa que el
pensament  modern entén l'intèrpret com un transmissor neutre entre el compositor i  el públic, i que per tant no és
interessant. La música d'Hildegarda  sona diferent a la dels homes de la seva època, però no és possible avui  saber si
és una particularitat d'ella, personal, o era un estil femení  propi de més dones.[7]

Al segle XII hi havia pocs metges i era usual dirigir-se als  monestirs femenins o masculins, on sempre hi havia algú
amb coneixements  mèdics i solia haver-hi un hospital per a pobres i pelegrins, una  farmàcia, un jardí de plantes
medicinals i una casa de sagnies. Ja  s'havien escrit diversos tractats mèdics, com el de Tròtula al segle xi, De
mulierum passionibus.  D'altra banda, l'Església estava dividida per heretgies i cismes, i hi  havia corrupció i relaxació
de costums entre els bisbes, clergues i  monjos.[5]

Biografia

Institut Nova Història - www.inh.cat/articles/Hildegarda-de-Bingen
Pàgina 4 de 8



 
L'alfabet Littere ignote ('lletres desconegudes') inventat per a la lingua ignota

Hildegarda va ser la desena filla d'una família de la baixa noblesa, que havia promés dedicar un delme de la seva
descendència a l'església, així que, el seu destí ja estava  donat quan va néixer. Tot i ser una nena malaltissa, amb tan
sols vuit  anys, els seus pares la van fer entrar en un convent on l'abadessa Jutta von Sponheim es va fer càrrec de la
seva instrucció. Després de la mort de Jutta, l'any 1136, Hildegarda va esdevenir abadessa del convent.[4] Cap el 1150
va organitzar i coordinar el trasllat de la seva comunitat,  al nou monestir, prop de Bingen, que era independent jurídica i
 econòmicament de la comunitat de monjos de Disibodenberg.[5]

A partir del 1158 va emprendre quatre viatges de peregrinació seguint el curs dels quatre rius que confluïen a Bingen, el
riu Main, el Mosel·la, el Rin cap al nord i cap al sud. En aquests viatges sortia a predicar a les  places i feia conferències
on parlava de la reforma de la clerecia i de  la redempció, criticant tant la corrupció del clergat com l'heretgia  dels
càtars.[4]

Va mantindre una intensa correspondència amb Bernat de Claravall,  qui era un gran admirador de la seva obra, i
també amb les principals  autoritats de l'època, entre d'altres, quatre papes, el rei d'Anglaterra  Enric II i la seva dona
Elionor d'Aquitània i l'emperador d'Alemanya. Tota la vida va ser malaltissa, aparentment  somatitzava una gran
sensibilitat i emoció. Es va dedicar a atendre  malalts, escoltar-los i fer investigació i recerca de remeis per a  guarir-los.

Proclamava la igual dignitat entre homes i dones, com també va lluitar per la dignitat dels  oprimits. Va caure en alguns
prejudicis misògins propis de la seva  època.[5] Hildegarda predicava una teologia en femení i amb simbologia
femenina.[8][9] Sobre la sexualitat també tenia un punt de vista femení i positiu, d'ella tenim la primera descripció de
l'orgasme.[10] Alguns apunten la seva homosexualitat, tot i que altres consideren que els textos són massa ambigus i
no en poden estar segurs.[7][11][12][13]

Obra
Les visions
Des de jove tingué visions de tipus místic però no va començar a escriure les seves visions fins als quaranta anys
d'edat, un cop vençuts escrúpols i dubtes.[6] Va escriure tres llibres sobre aquestes experiències religioses: Scivias
Domini ('Coneix els camins del Senyor'), considerada la més important, Liber vitae meritorum i De operatione Dei. Les
seves visions o "inspiració divina" venien sense èxtasi ni transport. Les elaborava, interpretava i dictava en vigília a 
col·laboradors que les escrivien, i en destaca la monja Ricarda, a qui  estava fortament unida.[6]

Els escrits d'Hildegarda van impressionar profundament a Bernat de Claravall i aquest els hi va fer arribar al Papa
Eugeni III (1145-53) qui després de llegir-los va escriure una carta a Hildegarda  felicitant-la, animant-la a seguir
escrivint i donant-li permís perquè  fundés un convent a Bingen, sense la tutela de cap monjo, com era el seu desig.[4]

 Il·luminació
Hildegarda  també va ser una il·luminadora notable, amb una simbologia pròpia i  dibuixos molt originals, ja que feia ús
de molts colors, predominant el vermell que ella considerava que era el símbol de la vida. A totes les miniatures es
representava a si mateixa a una cantonada escrivint sobre tauletes de cera i rebent la inspiració divina, simbolitzada
amb unes flames que li arriben des del cel.[4]

Obra musical
De la seva producció musical, es coneixen més de setanta composicions entre cants, himnes i seqüències,  que en fan
un dels repertoris més extensos entre els compositors  medievals i l'obra amb la que va començar la seva producció
musical va  ser la Simfonia de l'harmonia de les revelacions celestials.[4] Hildegarda també és la primera compositora
de qui es coneix la biografia i la primera dona compositora de música sacra.[4] Una de les seves obres més conegudes,
Ordo Virtutum ('Obra de les virtuts'), és un drama litúrgic o representació al·legòrica de la moralitat que té 82 melodies
monofòniques, en cant pla, per a l'ànima, i disset virtuts, amb una part parlada per al diable.  Hildegarda organitzava
celebracions a la seva congregació en forma de  rituals amb música en els quals ella i les seves companyes es vestien
de  núvies de Déu, amb bonics vestits de colors clars i tocats al cabell.  Per a elles escrivia poemes i els musicava.[5][2]

 Obra científica
La seva obra científica més important i per la que és més coneguda va ser Subtilitates diversaron naturarum
creaturarum,  (Subtileses de la diversa naturalesa de les coses creades) que va  escriure entre 1151 i 1158. A partir de

Institut Nova Història - www.inh.cat/articles/Hildegarda-de-Bingen
Pàgina 5 de 8



 
la seva publicació el segle XIV  es presenta com dos textos: Physica o Llibre de la medicina simple, per una banda i,
Causae et curae o Llibre de la medicina complexa. La Physica és una recopilació de coneixements de l'època
relacionats amb la botànica, zoologia i mineralogia, tot i que, a diferència de l'enciclopèdia d'Herrada de Landsberg,
aquesta incorporava coneixements propis d'Hildegarda. Causae et curae estava organitzada en cinc seccions que
inclouen receptes detallades per tal de curar més de dues-centes malalties conegudes de l'època que, probablement,
Hildegarda havia utilitzat, ja que va tractar molts malalts a l'hospital del convent.[4] Tenia coneixements de física, dels
principis actius de plantes  medicinals, anatomia, fisiologia i psicologia. Amb una visió holística  del món, va
desenvolupar uns mètodes medicinals pels quals era ben  coneguda i que fan servir avui dia alguns metges austríacs i
alemanys.[6][14][5]

Aquesta obra també te altres seccions com cosmologia i una descripció del paper de l'home a l'univers. Hildegarda
també utilitza per primera vegada l'innovador concepte de viriditas, el poder de reverdir, i que utilitza tant a nivell físic
com espiritual. També tracta profusament la sexualitat incloent-hi, no només el paper de la procreació si no mencionant
expressament el plaer sexual, tant de l'home com de la dona i fent la primera descripció detallada de l'orgasme femení i
les seves semblances i diferències amb el masculí.[4]

La lingua ignota
Una altra de les seves principals obres és la creació de la seva lingua ignota ('llengua desconeguda'), una de les
primeres llengües artificials de la història, per la qual és considerada patrona dels esperantistes.[15]

Reliquiari amb les restes de la santa a l'església d'Eibingen

Veneració
En  vida ja fou tinguda per santa pel poble, que li atribuïa guaricions i,  fins i tot, la resurrecció d'un mort. En morir,
malgrat que ràpidament  s'engegà un procés de canonització per part de Gregori IX i posteriorment per Innocenci IV,
s'interrompé.

Popular i localment, continuà sent venerada i, encara que anomenada santa, tenia el rang de beata. El 2012, el 10 de
maig, Benet XVI la inscrigué al catàleg de sants de l'Església catòlica, en un procés de canonització equipol·lent.

Va anunciar, a més, la seva intenció de declarar-la doctora de l'Església, acte que va tenir lloc el 7 d'octubre de 2012.[4]

Hildegarda apareix també en el calendari de sants d'algunes esglésies anglicanes, com l'Església d'Anglaterra, en què
es venera com a santa el 17 de setembre.

Vegeu també

Juliana Morell

Referències
 

 Nota:  Només hi havia trenta-tres Doctors de l'Església, trenta homes i tres  dones, i l'any 2012 van ser afegits Juan de
Ávila i Hildegarda de  Bingen. En 2016 en són 36 en total. 
 Hildegarda de Bingen: la reforma mediante la belleza Diana Barnes Pardos y Alejandro García Ingrisano 18/01/2012
(castellà) 
 Montanyà, Xavier «La revolució d'una monja». Sàpiens [Barcelona], núm. 96, octubre 2010, p.76. ISSN: 1695-2014. 
 Muñoz Páez, Adela. Sabias. La cara oculta de la ciencia. (en espanyol).  Penguin Random House, 1/3/2017,

Institut Nova Història - www.inh.cat/articles/Hildegarda-de-Bingen
Pàgina 6 de 8



 
p. 109-120. ISBN 9788499927022. 
 Hildegarda de Bingen: un mensaje para nuestro tiempo Rosa Maria Pirquer i Pomés (castellà) 
 Hildegarda de Bingen Publicació Visat, número 6, octubre de 2008 (català) 
 Pilar Ramos López (2003), Feminismo y música: Introducción crítica, Narcea Ediciones. ISBN 9788427714199
(castellà) 
 Andrea Dickens,(2009). The Female Mystic, Ed. Tauris. ISBN 9781845116415 (anglès) 
 Barbara Newman, (1987). Sister of Wisdom: St. Hildegard’s Theology of the Feminine, ed. Berkeley, University of
California Press. ISBN 9780520211629 (anglès) 
 Monson, Craig A.; Montemorra Marvin, Roberta. Music in Print and Beyond (en anglès).  Boydell & Brewer, 2013, p. 8.
ISBN 1580464165. 
 Bruce Wood Holsinger (1993), Embodiment and homoerotics of devotion in the music of Hildegarde von Bingem, Signs:
Journal of Women in Culture and Society 19 (Autumn, 1993): pp. 92-125. (anglès) 
 Karen Cherewatuk and Ulrike Wiethaus (1993), Dear Sister: Medieval Women and the Epistolary Genre. Middle Ages
Series. Philadelphia: University of Pennsylvania Press. (anglès) 
 "Hildegard  von Bingen ha llegado a convertirse en un icono lésbico y  protofeminista internacional. Al margen de
argumentos a favor o en  contra de esta calificación; al margen de si existen o no  pruebas  convincentes de la
homosexualidad de la sabia monja, su conversión en  símbolo de la comunidad lesbia es ya un hecho irreversible."
Canonización de Hildegarda de Bingen Carlos Manuel López Campos, Andalucía Información 07/05/2014 (castellà) 
 Teología hecha por mujeres a partir de la feminidad Leonardo Boff (castellà) 

 Schnapp, Jeffrey T. Virgin's words : Hildegard of Bingen's Lingua Ignota and the Development of Imaginary Languages
Ancient to Modern (en anglès). 2a ed., 1991. 

Bibliografia

En altres projectes de Wikimedia:

Commons (Galeria)

Commons (Categoria) 

Bingen, Hildegarda de. Concert de l'harmonia de les revelacions celestes.  L'Abadia de Montserrat, 1997. ISBN
9788478268160.

Institut Nova Història - www.inh.cat/articles/Hildegarda-de-Bingen
Pàgina 7 de 8



 
Solé, Mercè. Hildegarda de Bingen, música, ciència, esperit.  Centro De Pastoral Liturgic, 2005. ISBN 9788498050516.
Aiguadé i Benet, Rosamaria. La veu de la dona a ledat mitjana: Antologia i estudi de textos lirics romanics.  Castelló
d'Empuries: Ajuntament de Castello dEmpuries, 1994. ISBN 978-8488451019.

Enllaços externs

Concert de l'harmonia de les revelacions celestes Traducció al català de Gabriel de la S. T. Sampol. Publicacions de
l'Abadia de Montserrat, Barcelona, 1997

 

Registres d'autoritat

WorldCat
CANTIC: a10473592
BNE: XX888504
BNF: cb11907515z
GND: 118550993
LCCN: n80118409
VIAF: 87772061
ISNI: 0000 0001 1867 5311
SELIBR: 190783
SUDOC: 026922118
BIBSYS: 90371430
ULAN: 500128060
NLA: 35885645
NDL: 00620824
NKC: jn19981001458
ICCU: ITICCUCFIV94519

Bases d'informació

GEC: 0032655
Europeana: 146832

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

Institut Nova Història - www.inh.cat/articles/Hildegarda-de-Bingen
Pàgina 8 de 8

http://www.tcpdf.org

